
116

ВЕСТНИК ЯГУ, 2009, том 6, № 1

2. Кузнецов В.И., Идлис Г.М., Гутина В.Н. Естествознание. 
– М.: Агар, 1996. – 384 с.

3. Вернадский В.И. Биосфера: избранные труды по биогео-
химии. – М.: Мысль, 1967. – 376 с.

4. Вавилов Н.И. Закон гомологических рядов и наслед-
ственной изменчивости. – Л.: Наука, 1987. – 259 с.

5. Диалектика живой природы. – М.: Изд-во МГУ, 1984. – 360 с.
6. Ярыгин В.Н. и др. Биология: в 2 т. – Т. 1. – М.: Высшая 

школа, 2001. – 432 с.
7. Волькенштейн М.В. Биофизика. – М.: Наука, 1988. – 576 с.
8. Кемп П., Армс К. Введение в биологию / Пер. с англ. – 

М.: Мир, 1986. – 671 с. 
9. Мэрион Дж. Общая физика с биологическими примера-

ми / Пер. с англ. – М.: Высшая школа, 1986. – 623 с.
10. Медавар П., Медавар Дж. Наука о живом. Современные 

концепции в биологии / Пер. с англ. – М.: Мир, 1983. – 210 с.
11. Торосян А. Ц. Основная функция живого и ее эволюция. 

– М.: Наука, 1994. – 224 с.
12. Тейяр де Шарден П. Феномен человека / Пер. с фр. – М.: 

Наука, 1987. – 440 с. 
13. Вернадский В.И. Биосфера и ноосфера. – М.: Айрис-

пресс, 2004. – 576 с.

14. Эбелинг В., Зингель А., Файстель Р. Физика процессов 
эволюции / Пер. с нем. – М.: Эдиториал УРСС, 2001. – 328 с.

15. Ленинджер А. Основы биохомии: в 3-х т. Ч. 1 / Пер. с 
англ. – М.: Мир, 1985. – 365 с.

16. Грант В. Эволюционный процесс: критический обзор 
эволюционной теории / Пер. с англ. – М.: Мир, 1991. – 488 с.

17. Миклин А.М. Эволюционная теория: век ХХ. – СПб.: 
Лань, 1999. – 160 с.

18. Любищев А.А. Наука и религия. – СПб.: Алетейя, 2000. 
– 358 с.

19. Мейен С.В. О соотношении номогенетического и тихо-
генетического аспекта эволюции // Журнал общей биологии. – 
Т. 35. – № 3. – 1974. – С. 353-364.

20. Назаров В.И. Эволюция не по Дарвину: смена эволюци-
онной модели. – М.: КомКнига, 2005. – 520 с.

21. Грин Н., Стаут У., Тейлор Д. Биология в 3 т. Т. 3. / Пер. с 
англ. – М.: Мир, 1990. – 376 с.

22. Вилли К., Детье В. Биология (Биологические процессы 
и законы) / Пер. с англ. – М., 1974. – 824 с.

23. Лебедев С. А. Философия естественных наук. – М.: Ака-
демический Проект, 2006. – 560 с. 

Зороастризм известен западному миру издревле.  
О нем очень хорошее представление имели в Античной 
Греции. Греки своих лучших философов сравнивали с 
Заратуштрой. Гераклит свое прозвище «темный», по-

видимому, получил из-за того, что он глубоко понимал 
и выражал идеи зороастризма, что для его современни-
ков было не совсем ясно. По свидетельству Диогена Ла-
эртского, Сократ после чтения книги Гераклита сказал: 
«Что я понял – прекрасно; чего не понял, наверное, тоже; 
только, правда, для такой книги надо быть делосским 
ныряльщиком (чтобы не захлебнуться)» [1, с.110]. 

 С учением зороастризма западный мир ознакомил-
ся по переводам текста «Авесты» на французский язык  

УДК 87.3

С.И. Оспанов

зороастризм – ОДИН ИЗ историческиХ источникОВ 
изучения культуры тюркских народов

Приведены материалы исследования глубинной связи культуры тюркских народов с зороастризмом. В ней рассматривается 
памятник древнеиранской литературы «Хордэ Авеста». В компаративном анализе впервые представлен якутский материал. На 
их основе показано наличие параллелей в тэнгрианстве и зороастризме, сходство языкового характера, обусловленное некогда 
единым образом жизни. 

Ключевые слова: зороастризм, авестология, сравнительно-исторический анализ, тэнгрианство, тюркология, прото- и древне-
тюркские языки, прообразы мировых религий, олонхо, мировоззрение. 

Оспанов Сапар Имангалиевич – к. филос. н., доцент ка-
федры философии Казахского государственного женского пе-
дагогического университета, г. Алматы.

E-mail: Sapar49@mail.ru 

V.S. Danilova, N.N. Kozhevnikov

Basis of biological picture of the world

The authors reveal the basis of biological picture of the world and its basic peculiarities. Key ideas and outline of the picture of 
the world are analyzed. Among them there are postulates, fundamental concepts, theoretical models, structural levels of organization of 
living things. Basic methodological approaches of the disciplinary ontology, its universalism and heuristic potential are investigated as 
precondition for formation of modern scientific picture of the world. 

Key words: phenotype, genotype, genetic code, nucleic acid, genetic information, mutation, ontogenesis, population, type, biogeocenosis, 
biosphere, natural selection,  convariant reduplication, biological progress, evolution, life, proteins, catabolism, anabolism, chirality, human 
being, cephalization, noosphere, reduction, holism, teleology.



117

А. Дюппероном, на немецкий – Кленкером [2]. Отдель-
ные её разделы на русский язык перевели К. Коссович, 
К. Залеман, К. Иностранцев и др. [3]. Относительно пол-
ный перевод «Авесты» на русский язык в конце ХХ в. 
осуществил И.М. Стеблин-Каменский [4], а наиболее 
полный текст «Хордэ Авесты» на русский язык перевел 
М.В. Чистяков [5].

Наш обзор и анализ различных источников позволяет 
сделать вывод о том, что зороастризм сложился не позд-
нее, чем в середине второго тысячелетия до нашей эры. 
Его каноны служили прообразами для всех последую-
щих мировых религий.

Сомнения по поводу достоверности текста Авесты 
возникали как на начальном этапе знакомства с ней, так 
и гораздо позже. Тем не менее сторонников признания 
подлинности Авесты оказалось абсолютное большин-
ство [2]. Лишь в середине ХХ в. по поводу достоинства 
Авесты сомнение выразил Е.Э. Бертельс. Он пишет: 
«Прежде всего, смущает невообразимая абстрактность 
гат. Трудно поверить, что в ту отдаленную эпоху, когда 
они создавались, люди могли дойти до столь абстракт-
ного мышления. … Во всяком случае подобная абстракт-
ность для той эпохи кажется невероятной» [6, с. 39]. 
Однако в настоящее время такое мнение остается почти 
единственным, и мировые авестологи признают истори-
ческую подлинность содержания Авесты. 

С древнейших времен предки современных тюркских 
и иранских народов жили по соседству, поэтому между 
ними в различные исторические эпохи были взаимные 
проникновения языков, культуры, обычаев, традиций, 
верований. Они изучены достаточно хорошо. Однако, 
«по самым осторожным оценкам, в Гатах более или ме-
нее понятно около половины всего текста, а треть просто 
темна, поэтому их и трактуют, то как заклинания шамана, 
то как изложение возвышенных философских доктрин» 
[7, с. 268-269]. Сохранность его текста была обеспечена 
стихотворной формой изложения, который выучивался 
наизусть и передавался из уст в уста. 

На наш взгляд, увязывание текста Авесты с санскри-
том и с семитским языком не дали существенных резуль-
татов. Гораздо перспективней представляется изучение 
непереведенных частей, терминов, понятий Авесты с по-
зиции древнетюркского языка. 

По сюжету и мифологии Авесты, Заратуштра был 
родом из сакских племен, населявших северо-восток 
современного Ирана. «Долгое время считалось, что он 
жил в Азербайджане, на северо-западе древнего Ирана. 
Современные исследования показали, что такого быть 
не могло. Исходя из содержания и языка сложенных 
Зороастром гимнов теперь установлено, что в действи-
тельности он жил в азиатских степях к востоку от Волги. 
Поэтому весьма желательно, чтобы его жизнь и вероу-
чения изучали в СССР», – писала всемирно признанный 
авестолог М. Бойс [7, с. 3] «Они (племена) пасли скот 
– коров, верблюдов, овец и коз – на огромных степных 

просторах от Северного Причерноморья до Алтая и 
Восточного Туркестана, от Уральских гор на севере до 
Иранского нагорья», – дополняет также И.М. Стеблин-
Каменский [8, с. 4]. 

Таким образом, вполне вероятно, что Заратуштра 
первоначально свое вероучение сочинил на сакском, 
т.е. прототюркском языке. Однако ряд авторов считают 
саков ираноязычными, но в таком случае не возникала 
бы проблема с пониманием языка Авесты. Такое обстоя-
тельство, по нашему мнению, есть обратная проекция в 
последующем времени распространения зороастризма 
на регионы происхождения Заратуштры. Более вероятно, 
что это был период, когда древнетюркский и древнеи-
ранский языки на смежной ирано-туранской территории 
были более близкими, чем в настоящее время. Но это не 
является основанием для отказа Заратуштре в его проис-
хождении от саков, а сакам – от прототюркского языка. 
Скорее, эти народности в те времена имели общий про-
тоязык, сохранившийся в современных тюркских и иран-
ских языках. 

Еще можно ссылаться на почти исторические факты 
из жизни самого пророка. Заратуштре было тридцать лет, 
когда он обосновал свою веру. Десять лет скитался среди 
своих соплеменников, агитируя принять его вероучение. 
Первоначально ему последовал лишь его брат. Видимо, 
со временем к нему начали прислушиваться и другие, по-
тому что встревоженные предводители старой веры (мы 
полагаем, это были баксы – шаманы тэнгрианства) стали 
его активно притеснять, устраивали над ним насмешки, 
издевательства. В итоге Заратуштра был вынужден уйти 
в соседнюю страну (к предкам персов), где местный пра-
витель Виштаспа принял его новую веру [9]. 

По всей видимости, идеи зороастризма во времена 
самого Заратуштры начали иметь успех среди сакских, 
прототюркских племен. Это подтверждают следующие 
исторические факты:

1. До учения Заратуштры среди саков и предков иран-
цев были распространены различные верования. Для 
того, чтобы им не противопоставлять себя в качестве яза-
тов или изэдов, всех «почитаемых», достойных благих 
творцов духовного и материального миров, в зороастриз-
ме были приняты их идеи, они были заложены в основе 
отдельных гимнов. Это служило консолидирующим фак-
тором зороастризма с другими старыми и иными религи-
озными течениями [9]. 

2. Туранские правители, когда Виштаспа решился 
принять веру молодого пророка, прислали ему дары и 
обещали приносить ежегодную дань, если он не будет 
делать этого. А когда это не удалось, они объявили войну, 
вступили в сражение и проиграли его [9, 10].

3. Семидесятисемилетний пророк умер от кинжала 
(от «болатнарсе» – от «стальной вещи») черного мага-
карапана Рвахш-тура – «Крупный баксы (шаман) из 
Турана», который подкрался к нему, «как волк», (и это, 
как мы полагаем, есть намек на тотем древнетюркских 

С.И. Оспанов. зороастризм – ОДИН ИЗ историческиХ источникОВ изучения культуры тюркских народов



118

ВЕСТНИК ЯГУ, 2009, том 6, № 1

народов) [10, 11]. Данные факты свидетельствуют о не-
примиримой борьбе, которая шла между сторонниками 
тэнгрианства и зороастризма. 

Еще одно объяснение, почему до сих пор авестологи 
в поиске первоначальных смыслов слов, терминов, по-
нятий Авесты не обращались к древнетюркскому. По 
нашему мнению, это является следствием, если можно 
так выразиться, графошовинизма, т.е. того, что западные 
языковеды изучали языки, в основном, лишь по написан-
ным или специально составленным текстам. Таковыми 
были санскрит или иврит. Если не было таковых, то в на-
учных исследованиях вовсе не брали во внимание другие 
языки. Такими, не перенесенными на тексты в прошлом 
остаются и тюркские языки. Теперь нам, наследникам 
прото- и древнетюркского языков, надо взяться за это и 
попытаться внести свой вариант такого понимания [12]. 

На фоне вышеизложенных исторических фактов, 
автор считает правомерным провести сравнительно-
исторический анализ содержания Авесты, зороастрий-
ских обычаев, традиций с обычаями и традициями тюрк-
ских народов, имеющих корни со времен тэнгрианства, а 
также интерпретировать отдельные понятия, имеющиеся 
в Авесте с позиции прото- и древнетюркских языков. 

Анализ поставленной проблемы можно начинать с 
выяснения соотношения между тэнгрианством и зороа-
стризмом. Обсуждение данного вопроса в авестологи-
ческой литературе (по крайней мере, на русском языке) 
почти не встречается. В авестологии существует точка 
зрения, согласно которой первоначальная часть Авесты 
(гаты), составленная самим Заратуштрой, включает мо-
тивы, идеи, содержательный строй более ранних рели-
гий, мифов. Это мы видим в «Хордэ Авесте». 

Древние тэнгрианцы среди небесных богов главными 
считали Солнце и Луну. Часть тюркских народов, при-
нявших ислам, за тысячу с лишним лет затеряла следы 
древних мифов и тем более конкретные сюжеты тэнгри-
анского мировосприятия. В отличие от других тюркских 
народов, народ саха, очень рано перекочевавший в дале-
кие северо-восточные земли, сохранил многое в сюжетах 
олонхо, передающих различные первоначальные пред-
ставления о божествах и духах времен тэнгрианства. 

По ураангхай-сахалар (или просто саха), «Айыы» 
– божества, творцы; «Айыы аймага» – страна богов, 
которые заселяют семь ярусов небесного мира. Для со-
временных саха «айыы» как месяц, и это омоним для со-
временных людей, а в прошлом – они были лишь сино-
нимами [12]. На других тюркских языках, в том числе и 
на казахском «Ай» только Луна. На языке саха, как нам 
кажется, корень «айыы», для применения обозначения 
месяца приобрел свой аллофон «ый» и стал омонимом 
первоначального единого корня. 

Этому, с точки зрения древних людей, была своя явная 
причина. Во времена древних тюрков, в том числе и, по-
видимому, в мире древних саха, господствовало тэнгри-
анство, Солнце, Луна и звезды казались не физическими 

телами, а сверхъестественными, даже духовными фено-
менами. Без этого они должны были бы упасть на землю, 
как брошенный в небо камень. От этого и произошло у 
ряда древних тюрков доисламское понятие «Кудай» – 
«Куд/т (беретин) Ай» – «Луна (дающая) куд/т». Слово 
«куд» или «кут» для тюркских народов – очень богатое 
по смысловым оттенкам понятие [13]. По-видимому, 
та треть словарных слов якутского языка, «безродных» 
[14], не относящихся к какой-либо другой группе языков, 
упорно повторялась олонхосутами так же, как и зороа-
стрийцами – древний текст Авесты. Обсуждение этого 
вопроса хорошо представлено в работе Н.И. Даниловой 
и Н.И. Поповой [15], которые эту часть слов причисля-
ют к той группе корней, которые относятся к временам 
древних саков – общих предков современных тюркских 
народов. 

В «Хордэ Авесте» имеется «Молитва Луне». Она при-
сутствует наряду с другими молитвами, посвященными 
Солнцу и некоторым звездам. Однако в отличие от дру-
гих небесных представителей Луна возвеличена до обра-
за Бога-Создателя. Она сохраняет первоначальное «семя 
Быка», т.е. всякого живого существа и растений, в том 
числе и человека. В «Авесте» Бык – образ всякого гене-
тического начала, поэтому его голова является главным 
элементом архитектурного ансамбля зороастрийских 
храмов. 

Луна – страж Истины. Из земли стебли вырастают 
при свете Луны. От Луны берут начало хварно (святость, 
благодать, отмеченность, харизма – весь Святой Дух, 
имеющий огненную, солнечную природу), что должно 
быть и в каждом человеке, кто имеет «Благую Мысль, 
Благое Слово, Благое Дело». Хварно изображается в 
виде солнечного диска над головой человека. Это позд-
нее перешло в христианство в виде нимба как обозначе-
ния святости. Луна несет живительную воду, мудрость, 
тепло, изобилие и даровитость, пользу, богатство и све-
жесть, процветание. Она же бог целебного [5].

Как видно из вышеизложенного, Луна – Ай является  
«Куд-Ай»-ем! К тому же, если здесь вспомним замеча-
ние о том, что в «Авесту» вошли сюжеты, представления 
более ранних верований, в том числе, как мы полагали, 
и тэнгрианства. Если мы знаем, что древний народ саха 
также веровал в Тэнгри, то время вспомнить, как он по-
нимал Айыы («Аjы»):

1) творение, создание, творческое начало;
2) доброе начало, все доброе и чистое в видимом и 

невидимом мире; 
3) общее название высших существ (добрых духов, 

гениев); 
4) бог, божество, творец, создатель.
 «Ÿрÿң аjы тоjон» (Үрүң Айыы Тойон) – «Верховное 

божество, стоящее выше всех аjы, добрый дух, создатель 
мира, управляющий всею Вселенною, творчески ниспо-
сылающий детей и оказывающий общее влияние на пло-
дородие земли, размножение скота» и т.д. «Давши зем-



119

лю, воздух и человека и давши последнему кут (душу), 
Ÿрÿң аjы тоjон удалился от дел и ничего не делает, т.е. 
не творит, не дает также и новых кут. Он не вмешивается 
по своей инициативе в личные дела отдельного челове-
ка, не влияет по выбору на его благосостояние и не вы-
слушивает его личных просьб…» [13, с. 47]. Думаем, нет 
сомнения в том, что эти представления имеют древнее 
происхождение, богатое и зрелое содержание. Они стар-
ше, чем содержания священных писаний современных 
мировых религий. К тому же они уже не мифологиче-
ские представления, а полноценное политеистическое и 
деистическое мировоззрение.

Огонь является главным символом и семантическим 
конструктом всего зороастризма. Поэтому его синони-
мично называют как огнепоклоноство.

Нам представляется, что «Гимн Огню» – самый поэ-
тически тонко построенный, вдохновенный гимн среди 
других гимнов Заратуштры [5]. Он по значимости имеет 
несколько уровней: солнечный огонь равносильно само-
му Творцу, огонь главного (правительственного) уровня 
храма, огонь храма местного значения, огонь алтаря каж-
дой семьи. По каноническим требованиям зороастризма 
мир состоит из четырех элементов: огня, воды, земли и 
воздуха. Заратуштра завещал их содержать в чистоте. 
Ради этого зороастрийцы даже тело умершего человека 
не предавали земле, чтобы ее не осквернять тлеющими 
сквернами разлагающегося трупа. Подход к огню был 
строго регламентирован различными ритуальными тре-
бованиями, чтобы его случайно не осквернить. А как от-
носились древние прототюрки к огню? 

Для поиска ответа надо обращаться к богатому мате-
риалу этнографов, лингвистов, археологов и др. Возьмем 
несколько примеров. «От» или «уот» по тюркски имеет 
прямое значение, как огонь на костре. Им пользовались 
в качестве силы против нечистых сил, причин болезней. 
При откочевке от зимовья на летовку, с одного места на 
другое, зажигались два больших костра, чтобы можно 
было между ними прогонять стадо, караван. Это для 
того, чтобы огонь отгонял злых духов, болезни, которые 
накопились в этой местности из-за длительной стоянки. 
Соблюдалась всякого рода осторожность, чтобы из каза-
на (котла) или чайника не попала еда или вода на огонь, 
не только по чисто физическим, нежелательным причи-
нам, а по поверью, что это возмутит дух огня и принесет 
несчастье. Исключение делается только для специально-
го жертвоприношения огню. При тушении огня на него 
не дуют, а чем-то придавливают. Если дуют на огонь, то 
дух огня уходит из очага, юрты, дома. 

Особое отношение существует между очагом, огнем 
и женщиной. Древние тюрки полагали, что по дыму и те-
плу из очага, которые поднимаются вверх через верхнее 
отверстие юрты или по дымоходу, спускается Ымай-а(д)
же – покровительница хозяйки дома. Она опекает хозяй-
ку. Знакомство с ней невеста начинает уже при первом 
входе в дом жениха: перед входом в дом выносится огонь 

из домашнего очага, куда невеста подает кусок масла и 
просит Ымай-аже, чтобы она приняла ее в очаг, под свою 
опеку. Ымай-аже заботится о зачатии ребенка, следит за 
ростом плода, помогает при родах. Она опекает ребенка, 
пока он не научится говорить и не начнет нести ответ-
ственность за себя, пока другие с помощью слов не нач-
нут воспитательный процесс.

Интересно, что саха кроме других значений «уот» ог-
нем называют и свет Луны. Огонь зажигается над шама-
ном, если он падает в обморок. Еще один особый омоним 
понятия «уот» – вскармливание, укрупнение скота [13]. 
Подобное говорится и на казахском языке «малга от бер» 
– «дай огня скоту». Еще казахи говорят «от» – когда ви-
дят очень густой и молодой травостой. По-видимому, та-
кие омонимы – неслучайные фонетические совпадения. 

В давние времена за всеми этими словоупотребле-
ниями лежали древние представления о метаморфозных 
состояниях сверхъестественного богоподобного огня, 
способного превращаться в различные качественные со-
стояния: от теплого луча света вырастает трава (как и 
в зороастризме полагали, что трава растет при лунном 
свете-огне), а через корм в тело скота передается огонь. 
Трава, любая растительность, накопив в себе тепло огня 
Солнца и Луны, способны заново выйти из них – гореть. 
Поэтому казахское название дров – «оты(і)н», по нашему 
мнению, имеет значение, как «нора огня». Ведь тело лю-
бого животного, живого человека имеет тепло, а смерть 
означает остывание тела, окоченение тела.

После таких представлений об эффектах огня, тепла 
можно ли об огне думать, тем более размышлять просто, 
без волнения духа, без удивления, мало того, без прекло-
нения перед ним? Все это несложно представить сильно 
замерзшему человеку, если он когда-то пережил угрозу 
смерти от холода или видел умирающего от холода чело-
века. Только огонь дает ему возможность снова согреться, 
приготовить пищу, ожить, лечиться от многих болезней. 
Наши предки благоговейно относились к огню, верили в 
его сверхъестественную силу.

Они в образе огня видели все самое важное, живое, 
т.е. всеохватывающую силу. Если солнечный жар греет 
чрезмерно долго, то сжигает все на земле, жухнет тра-
востой, не выживают растения, гибнет скот. Наступает 
голодный год. Если случайно загорится огонь и начнет-
ся пожар, который сжигает все на своем пути, включая 
самого человека, то это рассматривалось как кара не-
бесная. Зато умеренный огонь в очаге являлся источни-
ком всего животворного, целебного, доброго. Все это 
не могло не породить веру в огонь, как в божественную 
силу или в самого Бога в особой форме. Об огне в древ-
ности наверняка существовало цельное мировоззрение. 
По прошествии лет об этом забывалось, что-то важное 
было утеряно. Но в гимнах зороастризма может присут-
ствовать многое, включая древние названия различных 
состояний, проявлений, сил огня, названные древними, 
теперь уже считающимися «безродными» словами. 

С.И. Оспанов. зороастризм – ОДИН ИЗ историческиХ источникОВ изучения культуры тюркских народов



120

ВЕСТНИК ЯГУ, 2009, том 6, № 1

Консервативные народные обычаи и традиции также 
могут сохранять в себе неожиданные моменты, закоди-
рованные элементы. Например, когда шаманы ворожили 
(камлали), использовали три перевязанных тальниковых 
прутика [13]. Этот же торжественный элемент держали 
в руках и зороастрийские священнослужители, вместо 
тальника держали прутья барсмана (палочки от кустар-
ника, наподобие тальника). 

Таковы результаты нашего анализа содержания «Аве-
сты», в которой присутствуют много интересных поло-
жений, элементов. Для дальнейших исследований требу-
ется коллективная работа со стороны тюркологов и аве-
стологов, свободных от прежних стереотипов, по исто-
рии различных народов, которые изначально жили бок о 
бок, не имели отчужденных взглядов друг на друга. 

На этом пути первым шагом с нашей стороны долж-
ны быть инновационные, консолидированные поиски 
ученых самих тюркских народов, направленные на обо-
гащение нашей духовности, истории, плоды которых бу-
дут пожинать наши потомки. 

Литература

1. Диоген Лаэртский. О жизни, учениях и изречениях зна-
менитых философов. – М.: Мысль, 1979. – 620 с. 

2. Маковельский А. О. Авеста. – Баку: Изд-во АН 
Азербайджанской ССР, 1960. – 144 с.

3. Авеста в русских переводах (1861-1996) / Сост., общ. 
ред., примеч., справочный раздел И.В. Рака. – Изд. 2-е, исправл. 
– СПб.: Нева; Летний Сад, 1998. – 480 с.

4. Авеста: Избранные гимны; Из Видевдад / Пер. с авест., 

предисл., примеч. и словарь И.М. Стеблина-Каменского. – М.: 
Дружба народов; КРАМДС – Ахмед Ясови, 1992. – 207 с.

5. Авеста. Хордэ Авеста (Младшая Авеста) / Подготовка 
авестийского текста, перевод, комментарий М.В. Чистякова. – 
СПб., 2005. – 384 с. 

6. Бертельс Е.Э. Избранные труды: История персидско-
таджикской литературы / Отв. ред. И.С. Брагинский. – М., 1960. 
– 408 с. 

7. Бойс М. Зороастрийцы. Верования и обычаи. – М.: Наука, 
1987. – 300 с.

8. Стеблин-Каменский И. М. Предисловие // Авеста: 
Избранные гимны; Из Видевдад… – М.: Дружба народов, 1992. 
– 207 с. 

9. Рак И. В. Мифы древнего и раннесредневекового Ирана. 
– СПб.: Нева, 1998. – 560 с.

10. Соколов С.Н. Зороастризм // Авеста в русских переводах 
(1861-1996) / Сост., общ. ред., примеч., справочный раздел И.В. Рака. 
– Изд. 2-е, исправл. – СПб.: Нева; Летний Сад, 1998. – 480 с.

11. Заратустра. Учение огня. Гаты и молитвы // Предисл., 
биограф. статьи, коммент. подготовлены А. Шапошниковым. – 
М.: Изд-во «ЭКСМО-Пресс», 2002. – 496 с.

12. Оспанов С.И. Жаратушы алде Заратуштра калай деди? 
[Как сказал Жаратушы (Создатель) или Заратуштра?]. – Алматы, 
2003. – 332 с. 

13. Пекарский Э.К. Словарь якутского языка. – М., 1958. – 
Т. I. – 1278 с. 

14. Серошевский В.Л. Якуты. Опыт этнографического ис-
следования. – 2-е изд. – М., 1993. – 713 с.

15. Данилова Н.И., Попова Н.И. Российские тюрколо-
ги и якутское языкознание //Россия и Якутия: сквозь призму 
истории / Акад. наук РС (Я). Ин-т гуманит. исслед.; Отв. ред.  
В.Н. Иванов. – Якутск, 2007. – 264 с. 

S.I. Ospanov

Zoroastrism as one of the historical sources of the study of Turkic peoples culture

The author reveals investigations of underlying relations of culture of Turkic peoples with zoroastrism. Here an ancient Iran literature 
“Horde Avesta” is examined. In the comparative analysis the Yakut material is firstly appeared.  On this ground the parallels in Tengri 
religion and zoroastrism, and similarity of languages caused by united way of living are showed.

Key words: zoroastrizm, avestology, comparative and historical analysis, Tengri religion, study of Turkic languages, proto and ancient 
Turkic languages, prototype of world religions, olonkho, world outlook.




